

蘇德豐神父幽默風趣的性格,充分展現藝術家常見的豁達與真誠。

## 第二章、蘇德豐神父生平

蘇德豐神父(Rev.Gottfried Suter) 1929年4月12日生於瑞士,1989年12月10日安息於高雄小港。他1949年9月進入白冷會外方傳教會之前,曾就讀於藝術學院,1955年4月晉鐸(圖1、2)。1957年1月28日抵臺,2月25日即與其他兩位新來的神父(池作基、迪樂道)開始在新竹學華語。



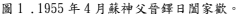




圖2.1955年4月首次執行降福。

1960年2月21日蘇德豐神父去到臺南縣後壁鄉菁寮「聖十字架教堂」,參與他們辦理的閩南語課程,一起與熟稔閩南語的神父們生活與傳教,精進臺語,並協助教堂興建工程。這位充滿藝術氣質的年輕神父看見新建教堂快完工,即協助鋪設教堂的祭臺面,並且設計了兩堵鑲嵌大理石畫(圖3):5月24日完成一堵方濟各修會創始人聖·方濟各;半個月後又完成另一堵教堂主保聖·魯德克(圖4),他右手持十字架、左手捧新教堂模型。這兩堵作品都是運用當地各色中、小型石頭、挑選恰當的形式、色澤,以馬賽克方式設計組圖、花心思計算、安排兩位聖人的輪廓,並敲打、修整鑲嵌的白色大理石條、塊鋪成。



圖 3. 蘇神父正在敲修袍襬輪廓鑲嵌石。



圖 4. 1960 年 6 月完成主保聖·魯德克像。

蘇神父還在那兒留下一則幽默故事:工地上有幾個婦女打雜工,常喋喋不休說東道西,蘇神父總默默敲打鑲嵌石塊 … 有一次,突然有人問:「為什麼他沒有耳朵?」蘇神父說:「這樣才聽不到妳們的聒噪。」這句話讓她們安靜了好一陣子。」

青寮是蘇神父第一次用臺語傳教的地方,也是他抵臺首創鑲嵌作品、發揮 藝術天分的地方。逗留青寮這四個月的生活模式:熱心傳教與發揮創作靈感正 是往後他日子中輪替的生活內容。

蘇神父多才多藝,各類藝術之外,對文學、音樂也都涉入研究。1960年9月他是唱著瑞士民謠,到他在臺東白冷會的第一站傳教區長濱天主堂報到,此後負責臺灣人的傳教工作。本堂神父很快就發現,蘇神父最要緊的事是提昇教友的信仰。<sup>2</sup>

1961 新年新氣象! 他很關心教堂聖歌的事,即於是年1月在長濱組成臺灣人的合唱團。他也關心阿美族人的聖歌,便與本堂神父一起把聖歌翻譯成阿美族語,或採用其他堂區的聖歌,或自己編阿美族人的聖歌,並訓練傳教員和協助人員。4月上旬他帶著石坑(長光)的樂隊到玉里訪問,他們徒步翻過海岸山脈(安通古道),還帶著大喇叭,宛如戲劇性十足的電影場景。(圖 5)



圖 5 . 長光樂隊帶著大喇叭翻山越嶺訪問玉里。

遺憾的是,這朝氣才鼓動半年,蘇神父於6月26日暫調知本代理,不到三個月又於9月中調到都蘭本堂,兼管東河、小馬;後段總算安定了一年多一

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 楊森神父等,《菁寮「十字聖架堂」傳教紀實》1960年5月24日;按同年6月6日使用臺語 熱心傳教的蘇神父離開;咸謝本堂神父提供手稿。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見歐思定、趙川明,《白冷會臺灣區會文獻選譯(三)》,臺東市: 臺東生活美學館, 2019,頁 242、244。

點。1962年7月底在膽曼繪製長達9公尺的壁畫「耶穌最後晚餐」應是蘇神父 在臺東地區最早的創作,但目前僅見白描圖「耶穌於戶外講道」,與花蓮縣崇德 天主堂那一堵相似。

1962年11月4日蘇神父開始公東高工總務工作(一年後增加整個臺灣區會),負責會計、出納、照顧外籍老師,兼管大橋、利吉天主堂。1963年蘇神父在臺東市大橋聖·伯多祿(S. Peterus)堂祭臺正立面上畫了一堵《耶穌援救落水伯多祿》壁畫(參見東河天主堂圖):誇張紅光下那伯多祿驚慌、張口失色置身於綠波中,鮮豔的色彩令人立即聯想野獸派風格中常見的張力與衝擊。據傳教員指出,封堂幾十年重新啟堂,此畫並未經過修復或重描。

這段期間他常在總會小教堂主持節慶彌撒後,邀請公東外籍教師在會裡共進晚餐,還認真安排節目,有詩歌傳唱、分享神父們的工作趣聞、幽默笑話,還曾與臺東音樂家李泰祥夫婦與學生一起演奏,葛士義神父拉小提琴、蘇德豐神父吹笛子伴奏。月會或避靜或晉鐸慶祝時,他也常參與發表一個主題,如「神父的真誠」、「培養良心」、「神父的聖召」等。當時東西方的資訊互通並不方便,他常將中文版《時代》雜誌中相關文章譯成德文給大家看,如1963年6月教宗若望23世去世的報導等,讓遠在東方的歐洲遊子們有機會聽聞來自故鄉的訊息。

有一次,高雄神父龔岱恩接受高雄市扶輪社邀請演講,沒有資料向總會求援。蘇神父即帶著資料到高雄,生病、發燒的龔神父一看到資料,病就好了;演講時,他也幫忙放幻燈片、補充圖說。他很喜歡開車,開車去花蓮取聖油,沿途分送到各堂口,然後回臺東總會來;或開車送病人到外地較大的醫院,就連休假去彰化基督教醫院畫壁畫,也載滿了人、還有去就醫的。³展現無私的慈愛與關懷的胸襟!

這位助人為快樂之本的溫和神父生起悶氣來可令人不知所措。1980年他和于神父剛到高雄小港協助郝神父時,有一天早上去和郝神父商談,回來卻悶悶不樂、嘴抿得緊緊的。一直到黃昏,他把所有用過、帶有蠟滴的蠟燭搜出來清理。路琪亞見了,趕快拿著刀子出來要幫忙刮。「夭秀喔,你是要割壞這些蠟燭嗎?」「感謝主,終於出聲了」,路琪亞想著,趕緊打開話匣子… 晚餐後,郝神父也來了… 大夥兒又和氣生輝。

蘇神父不只「夭壽」這口頭禪用得生動,臺語的諺語造詣更了得。之所以會認識他,是他找人幫忙進修臺語,我們彼此就成為臺、德語解難的互助人。

9

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 參見歐思定、趙川明,《白冷會臺灣區會文獻選譯(一)》,臺東市:臺東生活美學館, 2018,頁 257(9月13日)、258(9月28日)。

那是 1970 年代我大學剛畢業,還不知道他已精通國、臺語主持彌撒、講道。而 在三年前也才知道,謙虛的神父已在天主教年曆註記了臺灣佛教、道教所有的 節慶日。

回憶當年的聚會,有一次交換學習休息時,他講個笑話:我們這兒剛到了一個神父叫梅理,這週一回總會來相聚,他問大家,「為什麼我碰到教友時,介紹我是新來的美麗神父,他們都抿嘴、忍住笑?」大夥兒一聽,便哄堂大笑。 笑完,蘇神父說,「沒關係,我給你加個字,就叫梅 **致** 理」。「哇,神父太厲害了! 你的中文比我的好得太多,你真機伶又用心!」我由衷讚美。

神父還寫詩,歐修士給我看神父自己打字、名稱《福爾摩沙》的三冊小詩集,內容多是對臺灣新奇的印象、過節的場景、颱風等氣候變遷,還有翻譯唐詩部分。年初翻閱神父的詩集,還讀到了羅馬士兵,便奇怪撓撓首,再細讀、不就是南橫入口,海端河谷北岸的錦屏天主堂壁畫描述嗎!那是蘇神父 1969 年12 月 15 日安裝上牆的,可惜僅剩這張照片(圖 6)。有神父俳句「窮人歡樂」(Freude der Armen)為證:

教堂祭臺牆面上,那布農村莊 騎著馬的羅馬侍衛郎 巡視臨死猶太人

耶路撒冷娘孃 在城門、城垛外哀想 那唯一之子

在那地方說:「兒子,看你母親!」<sup>4</sup> 舞著那村莊少女,且唱入轉盤槽 以自己的歌謠

犧牲者鬆弛了四肢 她們舞進天堂以原住民姿態 窮人歡樂帶起復活節來

\_

<sup>4</sup> 耶穌在十字架上,臨死前交代門徒照顧母親,參見(若19:27)。

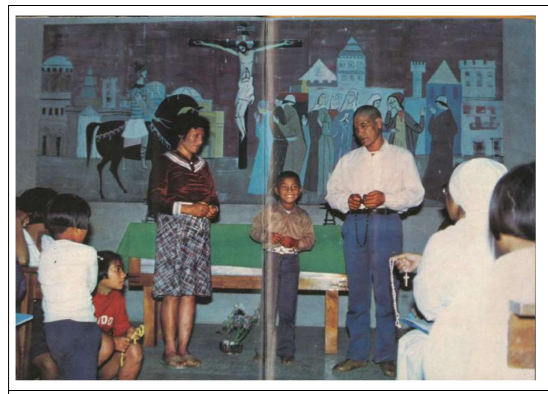


圖 6. 《十字苦像》壁畫,1969年12月15日安裝錦屏天主堂。

神父也設計了三、五座教堂,最近一棟就是聖母醫院的第一棟主建築,落成於1967年9月,稱聖母產院(31 床)、為臺東第一家專業產院。產院立面十字架下的步口進去為小聖堂,原有上、下呈長橢圓壁畫《聖母聖子》(圖7、8),彷彿天圓地方。長袖聖母護著上方圓形中的方形十字架、又如童子耶穌張手討抱,增生成蛋形的橢圓又似光暈餘輝,與母合為一體,到下方聖母腿腳間的圓更紅且落地,似是隱喻耶穌出世到人間救贖。除了幾何造形的流行,這堵「聖母孕、產聖子」的神聖意象繪製於「聖母產院」聖堂,寓意當更豐富,可惜埋沒了。



圖 7. 聖母産院聖堂中的彩繪《聖母孕、產聖子》。



圖 8. 褪色彩繪《聖母孕、產聖子》。

調查結果蘇神父共創作六件教堂彩繪壁畫,本案正也探討六件。

表一、本案研究作品表

| 1965年10月    | 東河郷東河聖・嘉俾額爾(S. Gabriel)堂:「山園祈   |
|-------------|---------------------------------|
|             | 禱」、「復活耶穌升天」                     |
| 1966年9月下旬   | 彰化基督教醫院「耶穌給門徒洗腳圖」               |
| 1966年12月15日 | 長濱鄉長光聖·斯德望(S. Stephanus)堂「耶穌握餅持 |
|             | 魚」                              |
| 1968年8月20日  | 成功鎮小馬聖・尼克老(S. Nikolaus)堂的「大理石拼  |
|             | 貼 百合花與聖體櫃」                      |
| 1969年5月中旬   | 臺東市白冷外方傳教會總會會館餐廳皮與織品拼貼「天        |
|             | 使報喜耶穌誕生」                        |
| 1972年12月    | 臺東市基督教長老會(廣東路)兩堵大理石拼貼壁畫         |
|             | 「殘疾者來就近主」                       |
|             |                                 |

蘇神父在美術上的成就也發揮於暑期道理班中,暑假前著手訓練夏令營負責教道理的傳教員及其他協助的人員。他曾與姚秉彝神父設計給小孩子畫圖的筆記本。5老師先在黑板上畫一些圖案,啟發小學生在筆記本上,用自己的創意去畫圖。曾聽白冷會之友談起池上友人,小時候在蘇神父道理班體驗過畫圖。

總務的工作一直延續到 1965 年 8 月由歐修士接手為止,蘇神父在堂區的本堂工作從此便較穩定了。我們從表一、二看出穩定的堂區工作有利於他的藝術創作。

表二、職位調動狀況

| 1965年9月    | 調到寶桑天主堂任本堂神父。       |
|------------|---------------------|
| 1967年12月   | 擔任花蓮聖若瑟小修道院院長。      |
| 1968年6月17日 | 決定調離修道院長工作。         |
| 1969年2月    | 調到福建天主堂任本堂神父。       |
| 1973年9月    | 調到池上任本堂神父,同時學習布農族語。 |
| 1980年      | 調至高雄小港天主堂。          |

1973 年 9 月到池上任本堂神父,同時學習布農族語也是不簡單的任務。他同樣地著手製作布農族語彌撒禱文、聖歌本,邊學、邊做、邊集成,與布農族金修女和余修女三人在 1980 年集成一本精美的聖歌本。

<sup>5</sup> 參見歐思定、趙川明,《白冷會臺灣區會文獻選譯(二)》,臺東市: 臺東生活美學館, 2018,頁352(6月15日)。。

余修女提到蘇神父雖忙卻仍特別抽空學布農語,有時他想學的詞語布農話中沒有,他們就會新增布農語。像「再見」,他們就把德語「好好活著!」

(Lebe wohl!) 意譯成布農語「再見」; 事過四十年, 曾在池上當副本堂的吳神 父聽了意譯的舊事、即說,「一路平安!」哇,一山比一山高,吳神父日日精 谁。

這三人組成的布農語工作團隊,先有外國友人修訂基督教長老會所用的臺 語羅馬拼音版,異於天主教版的專有名詞,再運用天主教臺語版譯成布農語, 終於教友們有了一部布農族語的天主教聖經。



圖 9. 蘇神父陪著戴花冠的母親參加臺東知本村的新教堂週年慶。

1980年蘇神父到高雄小港瞭解教友的狀況(圖 10),那兒有一群臺東各部落教友去打拼的人。他們或可藉教堂彌撒與講道得到心靈安慰,透過同鄉獲得資訊並與大家分享心得;小兒女們在暑期道理班(圖 11)也能接近天主與同儕一畫圖、歌唱。曾有個週日參加彌撒之後跟他們一起吃中餐,餐後還跳了片刻圈圈舞,說笑、幫助消化,像極一個溫馨的大家庭。



圖 10.蘇神父 1984 年 12 月於小港天主堂與教友話家常。



圖 11.1984 年暑期道理班初領聖體。

閒暇之餘,蘇神父把一張紙本的耶穌復活像(圖 12)設計、轉化為掛毯的圖稿,聖堂婦女會幾位婦女以各色毛線編結成牢固張掛的壁飾(圖 13)。去年還看到一件精彩的織品拼貼聖母與聖子《大愛》圖(圖 14),同時獲知蘇神父也雕刻了幾尊一尺上下的小件人像,尚待追蹤。



圖 12. 高雄小港舊天主堂暑期道理班牆上復活耶蘇應 是原稿。



圖 13. 高雄小港天主堂堂內編結 《復活耶穌》壁掛 。



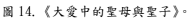
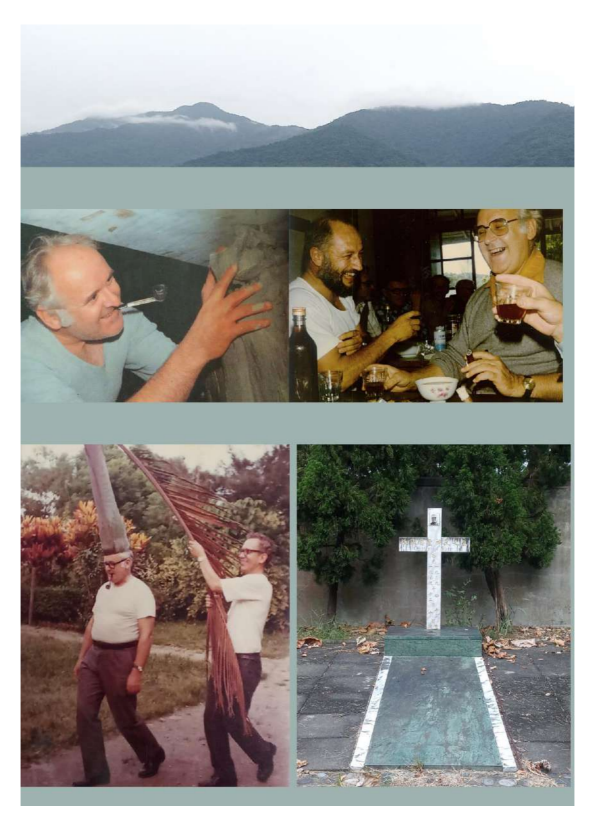




圖 15. 蘇神父大腸癌卧病、依然笑得開心。

色彩鮮艷的《復活耶穌》引發我們追尋蘇神父的藝術蹤跡…, 出乎意料, 天主教教會中的藝術作品命運也與本土早年的的寺廟藝術一樣,舊了或毀壞多 重繪。自年輕求學時期到如今已自教職退休,這漫長的歲月中,雖從未跟蘇神 父深談過人生哲理,卻深知我們幾個文化資產維護人用心瞭解他的作品,簡介 其作品的藝術、工藝,與反映二十世紀前後歐洲藝壇色彩學的成就與用色鮮豔 流派。如果他在天堂有知,一定不只像臥病中開心(圖15),更會抽出不離嘴 的煙斗開懷大笑!



揮別叼著煙斗、開心創作與盡心助人的傳教生涯,蘇神父永遠留在「故鄉」-臺東小馬部落。